物极必反,多半是负面的意思。的确,很多卦的第六爻,爻辞都是负面的(当然也有正面的)。到了第六爻,因为处在天位,所以第六爻要有大方向,顺天命的大方向。再看第五爻,是领导,是君主,第五爻才是真正处变的。以上是《易经》的应变思想,如何应变,除了传统的初爻与四爻、二爻与五爻、三爻与上爻的相应相和之外,我特别提出一种转化的功夫。

我在台湾教哲学课的时候,根本就不讲"转化"两字,也不用这两个字,几乎很少甚至不懂转化。到了美国之后,由于我的学生很多是学荣格心理学的,他们常常问到"转化"我才特别注意"转化"二字。在中国哲学里,也没有"转化"二字合在一起的,我们只有一个"化"字,转化是从英文翻译过来的。庄子讲化,孟子讲化,但都是向上的"大而化之",现在我们把"化"放下来,讲转化。

首先,我们拥什么是转 我们由生到死,这是命运。从生到死的过程中,我们遇到很多困难和挫折,这是注定的。我们称之为命运。但是在由生到死的这条道路上,我们可以转变它。"转"有两个意思,一是转向。你如果照着这个路子走,凶,危险,必须转向。研究《易经》要知道转向。我们前面讲过,"方以类聚,物以群分",小人走小人的路,君子走君子的路,方向走对了,就可以趋吉避凶。二是转掉意义。由生到死是每个人必经的途径。大家都会死,但是死的意义不同,有的轻于鸿毛,有的重于泰山。所以,我们可以把意义转掉。转向不是逃避,人都有生老病死,释迦牟尼在做太子的时候看到生老病死,他开始时逃避,到深山里去修长生不老的方法,苦修了六年,修不出来,差点饿死,后

来在菩提树下开悟。悟了以后,他又回到人间,不在山上修长生不老了,转变了生老病死的意义。开始的时候是逃避,意义就转了。"转"是一种功夫。"化"字在中国哲学里用得很多,像庄子有自化、物化、神化/孟子有"大而化之之谓圣",《系辞传》有"神而化之"!"化"字可以说是中国哲学的灵魂。大化就是自然,我们人怎么参与自然大化?人的生命最多一百年,很有限。但是在庄子看来,我们怎么把它"化"掉,与自然同化、同流,在宇宙之间常在,这就是一种功夫。

心理学的学生说荣格特别强调转化,于是我问他们,荣格怎么讲转化?他们也讲不出所以然来。荣格的意思大约指我们有一个自我,怎么把自我变成一个大我,这需要智慧,这是一种转化。但是如何去转化自我,他们都在观念上谈。因为西方的哲学和心理学,不重视修养功夫,只有中国哲学的修养才讲到转化功夫。对于转化,我曾写过好几篇文章,我还有一本书叫作《生命的转》,里面有一篇文章讲到中国整体生命哲学转化的方法。另外一个一篇文章我特别讲转化的意义。我说转化的特质,有以下几个一个要点。

第一,转化是气化。庄子以为,宇宙万物是一气的变化。转化就像机器的转动,气就是油,没有油就转不动,对不对?气就是使我们能够转动的一个气化。庄子讲气化,讲心斋、坐忘,他说我们要把精神集中,不要听之于耳,要听之于心,还说到最后不要听之于心,而要听之于气。也就是说,我们的心要专注于气,气是虚的。所以我说气化,是气的转化。气是没有欲望的,但是它可以跟宇宙万物一起变化,这就是庄子讲的天则。那么孟子也

## そびえなりろ

有讲到气,孟子讲浩然之气,浩然之气就是精神的蓬勃,也是把我们人生的欲望转掉,是一种精神的、无限的、光明的作用,和天地同流。元八子、

第二,转化是一种德化。这个德就是诚。《中庸》里面讲"至诚如神",诚能够变化万物。德与天地同流,孟子讲"君子所过者化",即君子所经过的地方,能够化万物,教化人民,化育万物,转化要有德。我之所以讲西方心理学家即使讲转化两个字,他们也没有抓住转化的精神,因为他们都不是强调德。

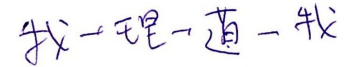
第三,转化是一种神化。精神的变化就是一个虚。神如果实在地化,就不是神了。那就是意识,那就是欲望。虚才能转化, 虚才有空间,转化需要神化,《系辞传》讲了很多次"神而化之"。

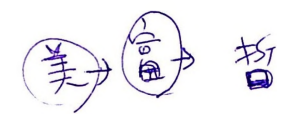
第四,转化是一种修养/ 涵养功夫。我们做学问要讲功夫,修养也要讲功夫。功夫到底是什么东西? 这是西方人抓不住的,西方人只讲方法,他们不讲功夫。我们中国哲学实际上很少讲方法。但是宋明理学家有一次讲到方法,还进行了一次讨论,那就是朱熹取陆象山在鹅湖的会谈,大概花了两三天的时间。讨论方法,朱熹的方法是研究,陆象山的方法是易简,讲德。一个是知识的研究,一个是修养德行,两个人各说各的,没有结论。但是,我以为朱熹虽然强调研究的方法,但是他也有功夫。我很欣赏他的一首诗:"昨夜江边春水生,艨艟巨舰一毛轻。向来枉费推移力,此日中流自在行。"(《活水亭观书有感二首·其二》)以前功夫不到,就像巨舰一样推不动,但是水一涨,自然推动就不费功夫,功夫到了很自在,功夫不到,方法错误,你再去研究,你进去就出不来。我们生活上有很多例子。比如学骑自行车,开始的时候,

车把就是抓不住,硬硬的,后来学会了,车把就很自然地掌握了,甚至可以两手不扶车把。可见,功夫到了自然很轻松。再说学游泳,我以前还不会游的时候看人家游泳,在水里面游动很令人羡慕。后来学会了踩水,就很自然。到美国后,我差不多几十年没有游泳,但是到游泳池里我还是不会忘,不会说几十年后就忘了怎么游,所以这也是功夫!转化是一种功夫。当你的功夫真正到的时候,转化是很自然的。很多学生学老子、学禅宗,要无欲,他们告诉我好难。人要无欲,人要减低欲望,就是很困难,但这是功夫不到,你功夫到了便很自然了,自然会知足、知止,就像开车一样,自然知道什么时候轻刹,什么时候重刹,很自然。

以前我介绍过我的整体生命哲学的等边三角形道理和作用。首先有几个特质,即"用"到"理","理"到"用",这是两个不同的系统。第一,转化需要打破系统,我们人往往是在系统里,强调自己的看法,强调自己的存在,而否认别人。科学家不了解文学家,文学家不了解科学家,每个学家都以他们的理论为最高,互不往来,互相轻视,所以打破系统并不容易。我和别人也是两个系统,要打破我和别人的系统不容易,如说换我心为你心,谈何容易!像爱情要到深入的程度才能换我心为你心。所以,打破系统不容易。要转化,我认为必须打破系统。第二,要向上提升。理或理论一定要向上到道的层次。如果只在理或理论的范围,那么很多学术都是门户之见。比如唯物、唯心就是门户之见,都以自己为独尊,它们不能向上发展以入道,所以理必须向上提升,转化的化就是向上化于道。第三,进入以后,不能停留在道

上。因为道的位置是空虚,所以又要回到人生来解决问题。这一圈回到人生就是一个转化,必须由"我"经过"理",经过"道"再回到"我"。这时候自我也好,大我也好,真我也好,佛也好,圣也好,都只是一个东西。这一个东西就是"你",是你的生命的转化。在我的三角形里面,这样一个圆圈的发展,我认为是一个转化的作用。





## 第二十六章 《易经》的转化功夫



扫一扫, 进入课程

《易经》的一卦六个爻,依照我的处变学观点,第一爻是修德,第二爻是修德与知识,第三爻则变了。因为第三爻是从内到外,要转变了,所以是一个很重要的转变的爻。我现在把第三爻画出来,且假设几种情形。

第一种情形,如右图。第三爻是阳,下面两个是阴,上面两个是阳。阳爻讲诚,阴爻讲谦。那么学第三爻是阳爻,我说讲诚。第三爻该怎么处变呢?这一它要转化。传统的《易经》都把阴阳当作相对的,阴消阳,阳消阴,好像阳可以灭掉阴,阴可以灭掉阳。这是常用的方法。近代人说阴阳相和,阴阳感应,多半是指第一爻跟第四爻、第二爻跟第五爻、第三爻跟第六爻,一阴一阳相和。我认为相和不够,要转化。也就是说第三爻阳爻要转化,要把下面两个阴柔的爻转化到它身体里面,使它的阳不会过刚。当然,第三爻和下面的爻本身要刚柔相合,然后才行,再往上面发展,上面的是外卦。这是一种情形。

第二种情形(如右图),如果三根都是阳(即内卦是乾),那么第三爻下面两爻都是阳,则阳刚过盛。在《易经》里面,第三爻这种现象就容易骄傲,容易自以为是。所以这个爻要警惕、要谦虚。这是第二种情形。

第四种情形(如右图),第四爻是阳,下面三个爻也是阳。大家看,是不是阳太盛,第四要作为大臣,下面三根阳爻跟着它,不免有功高震主之患。



所以它要非常谦虚而有技巧地把这些力量转给上面的君主。不管 上面是阳或者阴,第四爻都要非常谦虚,不谦虚,就遭忌,可能 会像汉代的韩信一样被杀。

再看第六爻。如果六根爻中,最上面是阳爻,则阳刚过盛, 所以乾卦第六爻称"亢龙有悔",所以要谦虚,这是这个阳爻的 转化功夫。

我们再看"谦",即阴爻的转化功夫。我们也是以第三爻为 主来看,假定第一种情形,下面两个是阳,上面一个是阴,那么 第三爻的阴如 ➡,它要能够转化阳爻,不然的话就会被阳爻吃 掉,故它要有功夫。它虽然阴柔,但不是说柔把刚 克掉,而是以柔来转化刚。用它的柔来转化下面两 根阳,变成它虽然柔,但里面有阳,有阳刚之气。



第二种情形 ≡≡,内卦都是阴,第三根阴爻就阴气过盛。阴气过盛的第三爻,也是犯了骄傲的毛病,所以它又非常谨慎、谦虚,不要以为下面两个都是自己的同类,就忘形了。

第三种情形 ➡ , 第四爻是阴爻,下面三根都是阳爻,无论上面的君主是阴爻还是阳爻,这个阴爻都要能够转化下面三根阳爻,把它们柔化,然后增强自己的才能以被上面的君主所用,不然,这三个阳爻冲过来,自己也被冲倒了。所以,这种情形下的第四爻要有能转化下面三根阳爻的功夫。

第四种情形 ■■,即第四爻是阴爻,下面三根也是阴爻,因为阴气过盛,所以第四爻的大臣要把下面三根阴爻的柔转化掉,要非常谦虚,不能偕同下面三阴和它一起直逼君主。

第五种情形 **一**, 六根爻下面五根都是阳爻, 只有上面那根是阴爻。这样的话, 这根阴爻要对付下面五根阳爻, 力量很弱, 所以它转化的方法, 是要谦虚, 要往下走, 不能再高高在上。

以上五种情形,以第三爻和第四爻的应变方法为主,阳转化阴,阴转化阳,是讲这种功夫。这也就是我在前人的规则之外加上去的方法,这也就是我那本《易经处变学》的一个很主要的方法。

## 第二十七章 《易经》与领导学、 管理学



扫一扫, 进入课程

领导学、管理学不是我要讲的主要内容,但是《易经》六爻里面有非常重要的方法可以告诉我们。

比如,在领导、管理学方面需要什么样的德行与奠定基础就是 第一爻,第一爻修德,就是基础。无论是领导学,还是管理学,基 础在两个字,一个是诚,一个是谦。这两德才是作为管理者或领导 者非常重要的修养;没有这两德,上面的空架子会掉下来。

第二爻,除了德之外还要扩充知识。比如,要建立一个公司, 你就要有足够的相关知识基础。除了知识之外,要有这方面的自 信和了解。也就是说,第二爻除了德之外,以知为主。

第三爻,从内卦到了外卦,常常是我们在事业上有点小成就,要考虑在事业有所成的时候,如何继续发展。在后续的章节,我们在第三爻上会讨论得很多,暂且不讲。但是我用庄子的一句话,说一说第三爻的转变之道,庄子说:"道隐于小成。"在第三爻,如果你小有成就,就志得意满,以为自己了不起,就不能见大道。所以,到了第三爻,以为自己了不起、有成就,就不能冲破鸿沟,继续到外面的第四爻、第五爻去发展。所以,我们切记第三爻应有的作为,作为一个领导者或管理者,都不要以为自己了不起。

第四爻多半是一个大臣之位,在今天来说就是企业的总经理,

上面还有董事长。作为一个总经理,如何带领职员?一方面要应付高级的领导——董事长,即第五爻;另一方面还要训练、培养中低层管理员和普通职员,所以他要有这个本事,上下都能够应付。第四爻是很重要的,它代表领导,但不是最高的领导,是第二级的领导。

接着第五爻是君主,最高的领导,君主如何用人,他要懂得用第四爻,就要相信他。也就是说,相信别人之后还要做到被人相信。所以,相信有两个意思,你能相信人,同时也能够被人相信。诚信对于第五爻君主来说,是非常重要的。我们常常讲九五之尊,九就是老阳,阳就是诚。

最后再看最上面的第六爻。第六爻是当你事业发展到最高峰的时候,你如何能守成。这不容易,打天下容易,守天下难!所以在《易经》里面最后一个卦叫作未济,第六十三卦是既济卦,"既济"就是完成了,但是后面是"未济","未济"就是表示一种开放的境界。各位你不要以为达到最高,就志得意满,事业发展到最后就会有转变。第六爻正面的意思是指天道,负面的意思是指物极必反。我们讲天道,就要注意天有不可预测性。很多人非常聪明,事业有成,就认为自己可以把握一切。但是天有不可预测性,有个例外,让你没有办法预测,所以要守成,不要自以为是,不要像第三爻,以为自己是最高的,应该要开放,懂得转型。譬如当你在商业上达到一个高峰时,还要开辟另外一个转型的事业。所以,第六爻尤其要懂得转化,转化要能转知成德,转知成智慧的智。一个最高的领导者,他不要再以他的知去衡量一切,要把知转成德,要把知转成智慧。